
ауковий вісник Херсонського державного університетуН 31

УДК 179:811.111'25
DOI https://doi.org/10.32999/ksu2663-3426/2025-2-4

DOMESTICATION ТА FOREIGNIZATION У ПЕРЕКЛАДОЗНАВЧІЙ ЦАРИНІ: 
ДИХОТОМІЧНИЙ ТУМБЛЕР ЧИ КОНТИНУУМ ВЗАЄМОДІЇ СВОГО ТА ЧУЖОГО 

(ЧАСТИНА 1)

Крюкова Юлія Дмитрівна,
кандидат філологічних наук, доцент, 

доцент кафедри іноземних мов природничо-математичних спеціальностей
Волинський національний університет імені Лесі Українки

krjukowajuli@gmail.com
orcid.org/0000-0002-7769-3402

Чарікова Ірина Василівна, 
кандидат філологічних наук, доцент,

доцент кафедри англійської філології 
Волинський національний університет імені Лесі Українки

icharikova@vnu.edu.ua 
orcid.org/0000-0002-5080-5216

Представлена розвідка складається з двох частин та присвячена сучасним аспектам перекладознавчої 
царини й намагається осмислити переклад і суб’єктність перекладача крізь призму Антропоцено-Ктулуценової 
теорії, одного з найновітніших та найвпливовіших напрямів сучасних гуманітарних, екокритичних і філософ‑
ських студій ХХІ ст. 

У першій частині здійснено спробу згенерувати своєрідну колаборацію співвідношень фундаментальних 
понять у перекладознавстві, таких як форенізація та доместикація, з актуальними постгуманістичними 
парадигмами, в яких мислення екстраполюється далеко за межі антропоцентризму, де людина позиціонується 
мірилом Всесвіту. Генеалогічний підхід дає можливість відтворити еволюційне становлення ключових понять, 
якими оперуємо у наших наукових пошуках. Окреслено концептуальні шлейфи їхніх значень у контекстах роз‑
відок різних науковців. Визначено, що з кожним наступним вивченням концептів свого та чужого, а відповідно 
явищ доместикації та форенізації у перекладацькій царині, вектор дослідження щоразу зміщується в бік толе‑
рантності та гостинності стосовно іншого. А саме: від етики чужого та збереження чужості як випробування 
→ до політизованості перекладу та форенізації як спротиву етноцентризму → до наративності та переопові‑
дання, де доместикація ототожнюється з конформізмом, а foreignization з його запереченням → до перекладу як 
сплетіння учасників, де перекладач агент культурної пам’яті та змін. 

Зроблено припущення, що ментальний зсув у сторону партнерства багатьох кардинально змінює й онто‑
логічні засади перекладацької галузі. Констатовано, що тепер її вимір – площини глобальних цен-концептів, 
які формують фрактальну антиматрицю постгуманістичного бачення світу. Така стихійність та гнучкість 
нейтралізує традиційну матричну стаціонарність і калібрується полюсами свого (domestication) й чужого (for‑
eignization), що лежать в основі. Узагальнено, що за таких умов суб’єктність перекладача неминуче повинна 
набувати ознак трансверсальності – метанавички, що дозволить йому будувати якісно нові перекладацькі 
траєкторії, перетинати межі норм, систем, рівнів, рухатися вертикально (доместикувати), горизонтально 
(форенізувати), хаотично в усі напрямки, синтезуючи гетерогенні елементи свого й чужого на шляху до нових 
синергій. 

Зроблено висновки, що у поліфонічній лінзі сучасності доместикація та форенізація – не табори-антаго‑
ністи, а два полюси єдиного континууму, між котрими курсує перекладач залежно від мети, жанру, часу, місця, 
аудиторії, етичних й політичних пререквізит і прикладного наповнення окремого -цен.

Ключові слова: Антропоцен, Ктулуцен трансверсальність, етика чужого, постгуманізм, концепт, мета‑
навичка.



32 Серія Германістика та міжкультурна комунікація

Випуск 2. 2025

DOMESTICATION AND FOREIGNIZATION IN TRANSLATION STUDIES:  
ON-OFF COGNITIVE TOGGLE OR A CONTINUUM OF THE NATIVE-FOREIGN 

INTERACTION (PART 1)

Kriukova Yuliya Dmytrivna,
Candidate of Philological Sciences, Associate Professor

Associate Professor at the Department of Foreign Languages  
for Natural Sciences and Mathematics

Lesya Ukrainka Volyn National University
krjukowajuli@gmail.com

orcid.org/0000-0002-7769-3402

Charikova Iryna Vasylivna,
Candidate of Philological Sciences, Associate Professor

Associate Professor at the Department of English Philology
Lesya Ukrainka Volyn National University

icharikova@vnu.edu.ua 
orcid.org/0000-0002-5080-5216 

The given paper consists of two parts and deals with the contemporary issues of translation studies. An attempt is made 
to comprehend the translation process and translator’s subjectivity through the lens of Anthropo-Chthulucene theory. One 
of the most cutting-edge and influential trends in modern humanities, ecocritical and philosophical studies. 

The first part of the research is devoted to an attempt to create a peculiar interrelation between fundamental 
translation notions of domestication and foreignization and contemporary posthuman paradigms, within which thinking 
extends far beyond anthropocentric boundaries where the human being is regarded as the measure of the Universe. In 
the course of investigation, the genealogical perspective enables the illustration of the evolution of key terms employed 
in our scientific work. The conceptual shades of their meaning in different scientific contexts are outlined. It is suggested 
that with each subsequent study of native and foreign phenomena (i.e. ‘domestication’ and ‘foreignsation’) in translation, 
the research focus has been gradually shifting towards tolerance and hospitality to otherness: from the ethics of foreignness 
and the preservation of alterity as a challenge → to the politicization of translation and foreignization as resistance to 
ethnocentrism → to narrativity and re-narration where domestication aligns with conformism and foreignization with its 
opposition → to translation as an interwoven process, where a translator acts as an agent of cultural memory and change. 
It is assumed that the mental shift towards multi-species partnership has rapidly altered the ontological principles 
of translation studies. It is argued that its present dimension lies within the realm of global cene-concepts that form 
a fractal anti-matrix of posthuman world perception. Such flexibility and vitality neutralize traditional matrix’s fixedness 
and are calibrated by the poles of the native (domestication) and the foreign (foreignization). It is summarized that under 
such circumstances, the translator’s subjectivity inevitably requires some features of transversality. That is a meta-skill 
that enables the construction of qualitatively new translation trajectories, the crossing of boundaries of norms, levels, 
and systems, moving vertically (to domesticate), horizontally (to foreignize), or chaotically in all directions, synthesizing 
heterogenous elements of the native and the foreign on the way to new synergies.

It is concluded that, through the polyphonic lens of modernity, domestication and foreignization are not opposing camps 
but two poles of a single continuum, between which the translator navigates depending on purpose, genre, time, place, 
audience, ethical and political prerequisites, and the applied content of each ‘cene’. 

Key words: Anthropocene, transversality, ethics of otherness, posthuman, concept, meta-skill. 

Вступ. Стрижнева та фундаментальна епіс-
темологічна риса сучасності – часове приско-
рення, воно ж бо зміна геологічного часу на 
швидкісний. Своєрідна ідея сингулярності, 
коли потенція культурних, соціальних, техно-
логічних змін настільки б’є через край, що чи 
не кожне наступне покоління живе в карди-
нально новій реальності. Диференційна риса, 
що лежить в основі Holocenе-Anthropocene 
теорії, що є однією з найактуальніших куль-
турних парадигм у царині сучасних гума-
нітарних студій, оскільки чи не найкраще 
демонструє те, як у процесі розвитку тран-

сформувалось мислення людини та про неї, 
природу, техніку, планету загалом.

Лише уявімо, що епоха Голоцен (Holocenе 
(стабільність) охопила близько 13 тисяч років, 
що є левовою часткою, фактично всією істо-
рією людської цивілізації, що тривала від нео-
літу до індустріальної революції. Унікальний 
період в історичних хроніках, що характе-
ризувався відносною кліматичною та геоло-
гічною константністю, умовами, що сприяли 
з’яві землеробства, розвитку міст, засну-
ванню держав, виникненню письма, релігії 
й зрештою всього того культурного багато-



ауковий вісник Херсонського державного університетуН 33

маніття, котре ми маємо можливість спогля-
дати нині. За таких обставин час відчувався 
плинно та повільно, будь-які відхилення від 
норми – дозовано та своєчасно.

Однак на зміну Holocenе і стабільності 
приходить Anthropocene та її крах. Людина 
проявляє себе в усій своїй красі та лише за 
неповних 300 років від початку техноло-
гічного прориву перетворюється з біоло-
гічного виду на місцями вщент руйнівну, 
деструктивну геологічну силу, яка змінює 
на своєму шляху все, від локальних рівнів 
до планетарних масштабів: атмосфера, 
океани, біосфера. Шалені темпи трансфор-
мацій проміряються роком за сто. Те, що 
геологи визначають епохою в сотні тисяч 
років, у Anthropocene – справжній квантовий 
стрибок, екзистенційний вибух на метриці 
геологічної шкали. Термін Anthropocene (від 
грец. anthropos – людина, kainos – новий) був 
запропонований ще в ХІХ  ст., однак науко-
вого статусу набув лише в 2000 р., коли був 
популяризований нідерландським ученим-хі-
міком, нобелівським лауреатом П. Крутценом 
та американським біологом Ю.  Стоермером 
(Crutzen, Stoermer, 2000: 17–18). Уперше це 
слово на широкий загал пролунало на конфе-
ренції присвяченій кліматичним змінам, де 
ключовою ідеєю стало те, що людина як спів-
творець так і спустошувач, руйнівник плане-
тарних процесів. Такі ідеї викликали потужну 
хвилю міждисциплінарного резонансу від 
екології до філософії. Як реакція на цю гіпо-
тезу миттєво почали виникати альтернативні 
цен-теорії, котрі намагалися змістити центр 
відповідальності на інші сили.

Однак цікавим спостереженням тут постає 
не стільки сама швидкість, скільки кількість 
-ценів, що паралельно генеруються у межах 
однієї епохи. Так, Капіталоцен (Capitalocene) – 
виник як реакція та критика на термін Антро-
поцен. Термін увів соціолог, історик Дж. Мур 
у своїй праці Anthropocene or Capitalocene? 
Nature, History, and the Crisis of Capitalism, 
2016, де центральною стала гіпотеза про те, 
що людина як вид не несе колективно відпові-
дальності, бо в усьому винні економічні струк-
тури (імперії, корпорації, глобальні ринки). 
Така собі економічно-політична альтерна-
тива екологічного Антропоцену. Агент-вину-
ватець – не homo sapiens, а капіталізм і жага 
прибутку. Однак, на цьому пошук винних не 
скінчився та знайшов вихід у Плантаціоцен 
(Plantationocene). Термін, що став надбанням 
колективних дискусій феміністських антро-
пологинь та екокритиків першого десятиліття 

ХХІ  ст. (зокрема праці Д.  Гаравей та А.  Цін 
2015 року) (Haraway, 2015: 159–165; Tsing, 
2015: 38–39). У котрих акцентується на історії 
плантацій, агробізнес-монополії як ще одній 
моделі експлуатації навколишнього світу, 
що веде до монокультури, рабовласницьких 
схем, знищенню екосистем. Результатом такої 
діяльності – і є нинішня екологічна криза, що 
лежить в основі плантаційного поступу, де 
домінує монополія на вирощування одного 
продукту та панує тотальне нехтування біо-
розмаїттям. Ідея Техноцену (Technocene) знову 
змінює агента дії і цього разу на технології. 
Тепер вони відповідають за формування біос-
фери, соціальних та культурних зв’язків, мис-
лення й под., а сучасність визначається алго-
ритмічним управлінням, штучним інтелектом, 
кібернетичними системами, Big Data й под., де 
людина вже не центр Всесвіту, а частина тех-
но-біосистеми. Сам термін найчастіше пов’я-
зують із працями Б. Браттона, П. Слотердайка, 
Б.  Латура й який у 2013–2018 роках активно 
входить у дискурс технофілософії, екології, 
постгуманізму (Bratton, 2016: 14–15; Sloter-
dijk, 2005: 45–62; Latour, 2013: 201). Термоцен 
(Thermocene) – демонструє ще один виток від-
повідальності, де увага знову мігрує в сторону 
кліматичних проявів. Глобальне потепління 
стає визначальним фактором нашої епохи. Не 
колективна відповідальність людини, ні капі-
талізм, ні технології, а теплова криза, яку запо-
діяли парниковий ефект, викиди СО2, метан 
і под. Термін, що починає циркулювати в нау-
ковому просторі в 2017–2019 роках у працях 
присвячених екологічній антропології та клі-
матології. Однак вперше Термоцен отримав 
системне осмислення у наукових розвідках 
С.  Жесселя та Г.  Блонделя у 2018  р., котрі 
власне і писали про цей феномен як про явище 
планетарного рівня. Піроцен (Pyrocene), кон-
цепт запроваджений у 2010 р. американським 
істориком екології та вогню С. Пайном, який 
пропонує наректи нашу добу епохою вогню. 
Науковець стверджує, що людська істота свого 
часу винайшла вогонь та контролювала його, 
але станом на сьогодні пожежі захопили світ 
та вийшли з під людського контролю й пере-
творились на глобальну загрозу. Однак якщо 
поглянути на картину загалом, то можемо 
помітити, що вся ця гра у -cene: Anthropocene, 
Capitalocene, Plantationocene, Thermocene, 
Pyrocene нагадує не лише прицільну оптику 
поглядів на сучасність, але й партію розваг 
у відповідальність, а швидше її уникнення. 
Відвага взяти на себе весь тягар обов’язку 
постійно розмивається перекладанням вини 



34 Серія Германістика та міжкультурна комунікація

Випуск 2. 2025

то на людство загалом, то на капіталізм, то на 
колоніальні моделі, то на технології, то на гло-
бальне потепління, то на стихії, то на вогонь 
і т.ін. Звісно не йдеться про те, що ці концепти 
хибні, вони насправді підсвічують нам те, що 
співучасть у скоєному багатовимірна. Мається 
на увазі те, що людина постійно шукає чарівну 
формулу, яка очистить її совість й нівелює 
гніт відповідальності. Тому, хоча й ХХІ  ст. 
і говорить -ценами, що свідчить про гігант-
ський квантовий стрибок у вимір віртуальної 
та доповненої реальності, але заразом із тим 
людська спільнота постійно намагається про-
крастинувати запити на те, що трапилось із 
планетою, з нами та питання А хто ж винен?

Втім є й такі, кому це не байдуже. Дедалі 
більшої актуальності набирає концепт колек-
тивної відповідальності, де твердження про те, 
що винен хтось один вже більше не стоїть. Кту-
луцен (Chthulucene) – концепт запропонований 
Д. Гарравей у книзі Staying with the Trouble (Har-
away, 2016: 2–4) – є тому прямим свідченням. 
Концепт-проєкт, що вважається антитезовим 
явищем Антропоцену. Оскільки визначається 
не причино-наслідковою діяльністю людини, 
а мислиться як доба, що характеризується 
мережею співбуття людського, тваринного, 
машинного, штучного, екологічного, алгорит-
мічного і т.ін. Життя в сплетіннях приходить 
на зміну апокаліптичним віянням, що загро-
жують людству. Зараз як ніколи на часі генеру-
вання якісно нового синтезу та симбіозів, mul-
tispecies stories, коли вектор homoцентризму 
мігрує у сферу партнерства багатьох. У вимір 
Multispecies-Cene (Мульти-цену) у діапазон, 
що відкидає екзистенційний монізм і говорить 
про часи агентомножинності, де планету 
визначає не якась одна потенція, а множинна 
взаємодій.

Ті ж самі тенденції екстраполюються 
і на переклад, коли -cene чітко визначає на кого 
ми транслюємо вагу відповідальності за іншого. 
Етичний вибір, який перекладачеві доводиться 
звершувати чи не щодня: стирати чужість чи 
дати їй можливість перенародитись у нові кон-
тексти, толерантно зустріти іншого чи безапе-
ляційно забанити у просторі цільової культури, 
розчинити індивідуальну вину в великому ми, 
чи мати мужність дати прорости своєму істин-
ному я, де є місце кожному. Переклад вже давно 
не просто техніка перенесення змісту з однієї 
мови в іншу, а цілий світ cene-варіацій, де про-
живаються цілі кризи, переосмислення, народ-
жуються нові інсайти. Одна з базових перекла-
дацьких дихотомій доместикація / форенізація, 
запропонована Л. Венуті (1995), демонструє ці 

два різновекторні модуси інтеграції чужого: чи 
зробити його максимально своїм, доместику-
вати чи навпаки в акті форенізації дозволити 
просто бути. Така перекладацька оптика досить 
органічно синхронізується з глобальними 
цене-концептами, що визначають нашу епоху.

Спроба поглянути на те як Anthropocene, 
Capitalocene, Plantationocene, Technocene, 
Pyrocene, Chthulucene корелюються з прийо-
мами форенізації та доместикації у перекладі, 
а отже на те, хто ж бере на себе відповідаль-
ність за іншого: перекладач, читач, культу-
ра-джерело, культура-реципієнт; зрозуміти 
як вибір на користь foreignization / domestica-
tion, чинить вплив не лише на естетику тексту 
загалом, але й на міжкультурний діалог та взає-
морозуміння держав і народів; збагнути чи діє 
перекладач як агент Anthropocene та розмиває 
свою відповідальність асимілюючи іншого чи 
навпаки розчиняється у множинності аген-
тивностей Chthulucene і виходить на рівень 
багатовидового співжиття, сплетіння історій, 
де іншому лишають його право екзистенції, бо 
мета не стерти чужість, а створити плетіння 
якісно нових зв’язків, де є місце як своїм так 
і чужим – і складає актуальність нашого 
дослідження.

Метою розвідки є комплексне вивчення 
явищ foreignization та domestication як куль-
турних, ідеологічних, методологічних при-
йомів у контексті сучасних концептів Anthro-
pocene, Capitalocene, Technocene, Pyrocene, 
Chthulucene. Досягнення поставленої мети 
передбачає виконання певних завдань: окрес-
лити історичне становлення та підґрунтя 
понять форенізації та доместикації у перекла-
дознавстві від Ф. Шлейєрмахера до А. Бермана 
та Л.  Венуті (Schleiermacher, 1963; Berman, 
1984; Venuti, 1995); поглянути на теоретичний 
світ філософського виміру свого й чужого 
крізь призму Г. Гадамера, Ж. Дерріда, Е. Леві-
наса (Gadamer, 1960; Derrida, 1985; Levinas, 
1974); зрозуміти як ідеології, політика, куль-
турні коди формують вибір перекладацьких 
стратегій; встановити взаємозв’язок між форе-
нізацією та доместикацією, культурною іден-
тичністю перекладача та епохами-концептами: 
Anthropocene, Capitalocene, Chthulucene, Tech-
nocene, Pyrocene, Holocene; структурувати 
практичний корпус сучасних прикладів (медіа, 
соцмережі, політичний дискурс, художня літе-
ратура, воєнний дискурс і под.), щоб зрозуміти 
які результати у різних контекст-середовищах 
мають стратегії доместикації та форенізації 
й встановити їхній вплив на рецепцію та інте-
грацію тексту в широке соціокультурне поле.



ауковий вісник Херсонського державного університетуН 35

Наукова новизна статті полягає в тому, що 
вперше пропонується комплексний та різно-
векторний підхід до осмислення явищ форе-
нізації та доместикації із врахуванням кла-
сичних перекладознавчих студій, культурних 
та постколоніальних підходів та зокрема 
призми сучасних cene-концептів, де ці два 
дихотомічні підходи позиціонуються вже не 
як мовно-стилістичні, а як такі, що екстрапо-
люються далеко у вимір міждисциплінарності 
та етико-політичних практик.

Методологічна база та актуальні дослі-
дження з цієї теми. Загалом увесь методоло-
гічний корпус, можемо умовно розділити на 
теоретичне підґрунтя, яке складають праці, 
що лежать в основі нашого дослідження, серед 
яких філософська складова та низка методів, 
що реалізують конкретні завдання і прак-
тичне, що має безпосереднє відношення до 
перекладацького виміру. Серед теоретиків, що 
цікавились цією тематикою варто виділити: 
Ф.  Шлейєрмахера (Über die verschiedenen 
Methoden des Übersetzens) (Schleiermacher, 
1963) та розроблену ним концептуальну 
схизму про те, чи наближати читача до автора, 
чи автора до читача; А. Бермана (The Experi-
ence of the Foreign: Culture and Translation) 
(Berman, 1992), чиї праці присвячені етиці 
збереження чужого та критиці технік дефор-
мації, що націлені на нівеляцію чужості, як 
такої; Л.  Венуті (The Translator’s Invisibility: 
A History of Translation) (Venuti, 2018) бере 
за основу роздуми А.  Бермана щодо етики 
чужості та розвиває їх далі й реалізує у кон-
цептах foreignization та domestication, де також 
чимало уваги присвячує поняттю Translator’s 
Invisibility; Г.  Турі (Descriptive Translation 
Studies and Beyond) (Toury, 1995) зі свого боку 
говорить про нормативність у перекладі, де 
норми виступають своєрідними регуляторами 
перекладацьких стратегій; якщо Г. Турі оперує 
мікрорівнем та говорить, що foreignization 
та domestication – процеси-регулятори, що 
від початку є орієнтованими на певні базові 
норми, то А.  Лефевр (Translation, Rewriting 
and the Manipulation of Literary Fame) (Lefe-
vere, 1985) працює з макрорівнем та ствер-
джує, що переклад – це rewriting, яке підпо-
рядковане економічним віянням, ідеології, 
певному статусу і под.; М. Бейкер (Translation 
and Conflict: A Narrative Account) (Baker, 2006) 
для котрої переклад не лише мовна діяльність, 
а формування та трансляція наративів, де пере-
кладач є тим, хто приймає рішення, які з них 
інтенсифікувати, які піддати маргіналізації, 
а які й зовсім замінити. Не менш важливою 

стала і філософська складова, яка суттєво 
доповнює розуміння процесів доместикації 
та форенізації, їхню кореляцію з різними cene-
епохами. Зокрема, опрацьовано праці Г. Гада-
мера (Gadamer, 1960: 270–273) та його прийом 
герменевтичного кола, що може впливати на 
рецепцію текстів у цільовій культурі; Ж. Дер-
ріда (Derrida, 1976) та його метод деконструкції, 
який власне і сприяє тому, що латентні сенси 
стають видимими; Е.  Левінас (Levinas, 1974) 
та етика іншого, в якій він наголошує на тому, 
що інший – це не якась ефемерна абстракція, 
а конкретна особа, котра вимагає відповідного 
ставлення; Г. Співак (The Politics of Translation) 
(Spivak, 1993: 179–200) та культурологічні  
підходи і т.д. У ході дослідження було залучено 
порівняльно-історичний метод, що допоміг 
дослідити еволюцію понять foreignization 
та domestication; культурно-антропологічний 
підхід, який дав можливість поглянути на 
переклад як на культурну практику та зрозу-
міти як вона співвідноситься з концепт-проєк-
тами Anthropocene, Chthulucene, Capitalocene, 
Technocene, Pyrocene, Holocenе; критичний 
аналіз кейсів сприяв реалізації прийомів 
foreignization та domestication безпосередньо на 
практиці; дискурс-аналіз підштовхнув  залучити 
тексти політичного та медійного характеру.

Розділ 1. Foreignization та Domestication: 
теоретична генеалогія понять

Переклад завжди постає актом ліміналь-
ності, знайомством на межі, зустріччю свого 
та чужого, рідного й іншого, відомого з неві-
домим. Такий собі екзистенційний діалог 
культурного співіснування. Саме через таку 
глибинну метафоричність й символічність 
дихотомія свій-чужий і проміряється в пере-
кладі не просто протиставлення, а два пари-
тетні напрямки руху, які регулюються зусилля 
тримати баланс, бо переклад a priori не можна 
визначити як абсолютно чужий чи тотально 
свій. Зустріч з іншим завжди складна, вона 
вимагає потуги та майстерності. Чужий 
звертає нашу увагу на своєрідну нестачу 
того чи іншого в нашій культурі, що й робить 
неможливим повне привласнення іншого, 
в чому й закладена етична цінність як така. 
В основі етики перекладача має лежати праг-
нення не викорінити інакшість, не пере-
творити іншого на свого, а зрозуміти його, 
а відтак і себе. Адже лише в дзеркалі іншої 
мови, ми бачимо цінність та безмежність 
власної. Й саме переклад стає тим місцем 
зустрічі, яка щоразу інша – часом драма-
тична, часом гаряча, часом напружена, часом 
болісна, проте завжди продуктивна.



36 Серія Германістика та міжкультурна комунікація

Випуск 2. 2025

Чому саме генеалогічний підхід? Тому що 
форенізація та доместикація непросто моно-
еквівалентні терміни, а цілі концепт-ідеї за 
якими стоїть багатошарове культурне розма-
їття від античної риторики, німецьких роман-
тиків, радикальних поглядів постструктура-
лістів до найновітніших метамодерних віянь. 
Дихотомія адаптувати чи зберегти інакшість 
існувала ще за часів стародавньої Греції, 
періоду в якому відбувається один з перших 
ментальних зсувів на користь доместикації, 
коли Цицерон та Горацій наполягають на 
тому, що переклад як такий не повинен пере-
бувати в полоні оригіналу. Протилежна думка, 
що є ідейно ближчою до форенізації дозріває 
значно пізніше в ранньому Християнстві. 
Приблизно в 4 ст., коли святий Ієронім виго-
лошує думку про те, що все ж таки необхідно 
зберігати священний устрій тексту навіть 
попри труднощі сприйняття. Однак свідоме 
філософське народження цих понять має 
місце в німецькому романтизмі, коли переклад 
починає позиціонуватися як культурно-філо-
софський акт. Перше чітке теоретичне розріз-
нення того, що ми згодом отримаємо у спадок 
як форенізація та доместикація розвинуто 
в працях Ф. Шлейєрмахера, а саме його про-
мові Про різні методи перекладу, 1813, де 
мислитель розмірковує про альтернативу 
перекладацьких стратегії: наблизити читача 
до автора, а отже зустрітись з foreignness 
та зберегти інакшість чи наблизити автора 
до читача, а отже адаптувати іншого під 
цільову культуру, доместикувати, зробити 
своїм, вилучивши чужість: «Entweder der 
Übersetzer lasst den Schriftsteller möglichst 
in Ruhe und bewegt den Leser ihm entgegen; 
oder er lasst den Leser möglichst in Ruhe 
und bewegt den Schriftsteller ihm entgegen» 
(Schleiermacher, 1813/1963: 47). Таке собі гер-
меневтичне зіткнення сил, в якому від пере-
кладач залежить чи збагатить він світоглядні 
позиції своєї культури елементами реальності 
іншого чи залишиться непохитним у своїх 
переконаннях та міцно триматиме кордони 
охороняючи власні горизонти.

Середина ХХ  ст. стала ще одним етапом 
еволюційного протистояння я та інший, коли 
переклад починає розглядатись крізь призму 
динамічної еквівалентності. Згідно позицій 
американського лінгвіста Ю.  Найда (Nida, 
1964) переклад у цільовій аудиторії повинен 
досягати аналогічної реакції, як і в мові ори-
гіналу, а отже прецизійне відтворення вихід-
ного тексту витісняється суворим дотри-
манням норм мови перекладу: «Dynamic 

equivalence is the closest natural equivalent 
to the source-language message» (Nida, 1964: 
331). За таких обставин форенізація поясню-
ється як щось складне та нечитабельне. Якщо 
попередній досвід можна схарактеризувати 
як лінгвістичний зсув, то наступним щаблем 
стає поворот культурного характеру, що 
дає змогу частково примирити два підходи: 
доместикація вважається технікою, яка син-
хронізує переклад з нормами цільової куль-
тури: «Translation is a norm-governed activity. 
Every decision made during translating is condi-
tioned by norms which determine what is consid-
ered acceptable within a given culture» (Toury, 
1995: 56), а форенізація – відхиленням від 
норми, коли переклад імплементує нову пое-
тику, щоб розширити культурні межі: «Shifts 
from the source text are not necessarily errors. 
They can be deliberate deviations which signal 
the translator’s adherence to target-culture 
norms rather than to source-culture one» (Toury, 
1995: 79).

Кінець XX  ст. вносить й свої корективи 
та розширює смислове поле понять foreigniza-
tion та domestication ідеологічним виміром. 
Французький соціолог, філософ А.  Лефевр 
звертає увагу на те, що будь-який переклад – 
ніщо інше як процес перманентного перепи-
сування (rewriting), що неминуче регулюється 
тією чи іншою ідеологією: «Rewriting is manip-
ulation, undertaken in the service of power» / 
«Translation is the most obviously recognizable 
type of rewriting, and it is potentially the most 
influential» (Lefevere, 1985: 2-9). На його 
думку, доместикація – свідомий вибір адап-
тувати текст під систему, норму, канон, тоді як 
форенізація – розрив з догмою й можливість 
для перенародження нових ідей. Однак коли 
мова заходить про етичний зсув у перекладі 
та ідеї, що в подальшому ляжуть в основу 
дискусії про domestication vs foreignization – 
то йдеться про ключову постать французького 
перекладознавства – А. Бермана. Його наукові 
ідеї, ще задовго до Л.  Венуті (Venuti, 2018) 
починають закладати підвалини майданчика 
для боротьби з етноцентризмом та текстовим 
насиллям. Він чи не вперше відкрито заявляє 
про переклад як про модус гостинності, що 
дозволяє іншому бути іншим, що стає сво-
єрідним викликом, який радикально пере-
чить усталеній традиції класичної адаптації: 
«Translation is the experience of the foreign. 
It is not the overcoming of strangeness, but its 
recognition, its acceptance» (Berman, 2009: 5). 
Науковець у ході дослідження кристалізує 
12 деформацій, до яких звертається пере-



ауковий вісник Херсонського державного університетуН 37

кладач, коли намагається зробити текст над-
мірно своїм. Наведемо деякі з них: раціона-
лізація (реконтекстуалізація контенту згідно 
параметрів цільової мови), якісне спрощення 
(коли полісемантичність слів редукується до 
більш зрозумілого та широковживаного від-
повідника, що суттєво занижує семантичне 
розмаїття оригіналу; порушення норм вихід-
ного контенту (доповнення тексту інфор-
мацією, що не відповідає першоджерелу); 
апгрейд/ семантичне оновлення (коли ніве-
ляції піддається історична дистанція через 
модернізацію архаїчних форм); спрощення 
(вирівнювання стилістичних незручностей, 
що можуть ускладнювати сприйняття); пору-
шення ритму (руйнація текстової мелодики); 
альтернативне заміщення ідіом на свої; 
вмисна адаптація культурних реалій (коли 
цільовий еквівалент витісняє колорит іншого) 
і т.  ін. Щоразу звертаючись до якоїсь із цих 
стратегій, перекладач постає перед альтерна-
тивою: обрати зручність та ізоляцію чужого 
або ж здолати етичний сумнів й толерантно 
відкрити двері цільової культури іншому. 
Тут превалює тенденція не згладити, а ого-
лити його унікальність. Не перетворити текст 
у щось незрозуміле, а зберегти генетичний 
код інакшості та автентику на рівні власних 
назв, реалій, авторського стилю. Тим самим 
трансформувати ілюзію тотожності оригіналу 
в реальний досвід іншого.

Погляди А.  Берман (Berman, 2009) мали 
колосальний вплив на те, що ми нині в гума-
нітаристиці визначаємо як ethical turn, коли 
перекладач позиціонує себе не анонімним 
слугою тексту та ідеологій, а етичним агентом, 
ментором, який веде діалог культур і мудро 
інтегрує досвід чужого. Дослідник на сто-
рінках своїх праць оперує французьким словом 
etranger (чужий, інший, іноземний). У його 
концептосфері переклад – це завжди зустріч 
саме з ним, що проявляє себе як інша культура, 
інший стиль, інший світогляд і його потрібно 
поважати, а не силоміць піддавати традиційній 
адаптаційній логіці. Саме шлях поваги, а не 
зневаги є ознакою професійності та переклада-
цької етики високого рівня: «To translate well is 
to welcome the foreign as foreign, to open one’s own 
language to the otherness that it resists» (Berman, 
1992: 4) / «Translation is an ethical act: it exposes 
a culture to the others; it displaces the limits 
of what that culture can receive» (Berman, 1992: 
6). Ідеї А. Бермана отримали чималий резонанс 
не лише в Франції, але й далеко за її межами 
та лягли в основу не одних наукових роздумів 
у цьому напрямку.

Приміром Л. Венуті став тим, на кого ідеї 
А. Бермана мали чималий вплив. Ба більше, 
у своїй передмові до Translator’s Invisibility 
він не приховує свого захоплення мисли-
телем та бере його ідеї за основу. Щоправда 
саме Л. Венуті стає тим, хто вводить терміни 
foreignization та domestication у перекла-
дознавчий дискурс, що є своєрідним продов-
женням та сучасним апгрейдом фундамен-
тальних перекладацьких стратегій: читача 
до автора чи автора до читача. На від-
міну від своїх попередників, дослідник 
занурює ці дихотомічні істини в радикально 
новий контекст глобалізації та мовної геге-
монії. Поняття domestication, foreignization 
та Translator’s Invisibility стають централь-
ними у його працях The Translator’s Invisibility: 
A History of Translation та The Scandals 
of Translation: towards an Ethic of Difference, 
в яких йдеться, про те, що коли переклад мак-
симально зручний та адаптований до цільової 
культури – це стирає інакшість оригіналу. 
У такий спосіб науковець піддає критиці 
англо-американську традицію за гіпертро-
фоване звернення до доместикації й як аль-
тернативу пропонує нову етику трактування 
іншого – foreignizing translation. На його 
думку domestication – це безшовний, чита-
бельний стиль, тоді як foreignization – при-
сутність культурних маркерів оригіналу, що 
чинить опір адаптації. Протистояння – на 
поприщі котрого перекладач постійно робить 
вибір: коритись нормам цільової мови чи 
йти шляхом супротиву, але водночас робити 
читача свідомим інакшості: «A translated 
text, whether prose or poetry, fiction or non-fic-
tion, is judged acceptable by most publishers, 
reviewers and readers when it reads fluently, 
when the absence of any linguistic or stylistic 
peculiarities makes it seem transparent, giving 
the appearance that it reflects the foreign writ-
er’s personality or intention or the essential 
meaning of the foreign text – the appearance, 
in other words, that the translation is not in fact 
a translation, but the ‘original’» (Venuti, 2012: 
1-2). Л.  Венуті так і заявляє, що домести-
кація – це етноцентрична редукція оригіналу 
до культурних норм мови перекладу, а форе-
нізація – етнодевіантний тиск на культурні 
цінності цільової мови, проте можливість збе-
регти унікальність вихідника, так би мовити 
можливість відправити реципієнта за кордон: 
«Domestication is an ethnocentric reduction 
of the foreign text to target-language cultural 
values, bringing the author back home. Foreign-
sation, by contrast, entails choosing a foreign text 



38 Серія Германістика та міжкультурна комунікація

Випуск 2. 2025

and developing a translation method along lines 
that are excluded by dominant culture values in 
the target language. It is an ethnodeviant pres-
sure on target-language culture values to register 
the linguistic and cultural differences of the for-
eign text, sending the reader abroad» (Venuti, 
2012: 2). Так званий прозорий переклад для 
мислителя є частою практикою в Західній 
культурі. Однак такий підхід, на його думку, 
хоча й корелюється з високими стандартами 
перекладу, проте є нічим іншим, як одним із 
різновидів легальної цензури іншого: «Flu-
ency results in a discursive effect of transpar-
ency, making the translator invisible and hence 
promoting the illusion of authorial presence, 
the illusion that the translation is the author’s 
text» (Venuti, 2018: 6).

Якщо говорити про своєрідний перехід 
від більш класичних етичних моделей до 
сучасного наративного повороту в перекла-
дацькій царині, то безумовно варто згадати 
професорку перекладознавства М.  Бейкер, 
для котрої переклад – це в першу чергу фор-
мування та трансляція наративів, де пере-
кладач виступає активним співучасником, бо 
саме він бере на себе відповідальність щодо 
того які історії висвітлити, які маргіналізу-
вати, а які внести до чорного списку. При-
ймає рішення чи конструювати наратив, який 
легітимізує чи такий, що навпаки ставить 
під сумнів ті чи інші дії керівного апарату: 
«Translators and interpreters do not simply 
transfer messages between languages; they 
participate in constructing narratives that can 
legitimize or challenge power» (Baker, 2006: 8). 
Дослідниця в своїх працях не зіштовхує в акті 
протистояння доместикацію та форенізацію, 
як це робили її попередники, а інтерпретує 
ці два поняття крізь призму наративу. В якій 
доместикація – синхронізація з панівними 
ідеями цільової культури, а форенізація – збе-
реження альтернативного погляду культури 
іншого. Таким чином ідеї Л.  Венуті (Venuti, 
2018) в контексті М.  Бейкер (Baker, 2006) 
набувають наративно-політичної репрезен-
тації. Саме таке трактування цих понять дещо 
змінює їх функціональне призначення, а саме 
з завдання наблизити чи віддалити текст на 
вписати його у певну картину/історію світу: 
«Translation is not a neutral act of transferring 
information. It is a form of re-narration: trans-
lators participate in constructing narratives that 
shape how the world is understood» (Baker, 2006: 
105). У ході своїх наукових шукань авторка 
виділяє декілька типів наративів у межах 
яких перекладач реалізує свою діяльність: 

ontological (персональні наративи), в яких 
активується індивідуальний досвід, ідентич-
ність, вірування перекладача; public (публічні 
наративи), що мають місце в медіа, реклам-
ному та політичному просторах, де домести-
кація втілюється через погодження перекладу 
з ключовими суспільними дискурсами, дер-
жавною політикою, ЗМІ, де форенізація йде 
шляхом опору цим нормам; conceptual (кон-
цептуальні/культурні наративи) в основі яких 
ідеологічне та метафоричне підґрунтя, по 
типу: західний світ тотожний ratio, східний – 
духовності; мета-наративи, які корелюються 
з великим історіями: розум, прогрес, демо-
кратія та ін., де доместикація лобіює цей 
глобальний консенсус, а форенізація навпаки 
завершує історію всеохопних хронік мно-
жинністю голосів та поліфонічністю альтер-
натив. Позиція М. Бейкер не говорити прямо 
про стратегії Д/Ф, а переосмислити їх в акті 
re-narration (перерозповісти), де перекладач 
виступає агентом (agent), котрий йде шляхом 
альтернатив: або пропагувати усталені дер-
жавні наративи або ж обирати контр-на-
рацію. Дослідниця своїми ідеями суттєво 
розширює концептуальний діапазон того, чим 
нині є переклад, а саме екстраполяцією Д/Ф 
зі сфери етичного у політичне та епістемо-
логічне, коли йдеться не лише про етичний 
вибір зберегти чи витіснити, але й наративну 
прерогативу яку з історій про світ ми готові 
акцептувати, а яку переписати.

Розділ 2. Сучасний переклад як дискур-
сивний регістр -ценів

Отже, можемо зробити висновок, що 
з кожним наступним дослідженням свого 
та чужого, а відповідно понять доместикації 
та форенізації в перекладацькій царині, про-
відний вектор дослідження дедалі більше ске-
ровується в бік толерантності та гостинності 
стосовно іншого: від етики чужого та збере-
ження іншого як випробування (А. Берман) → 
до політизованості перекладу та форенізації 
як спротиву етноцентризму (Л. Венуті) → до 
наративності та переоповідання, де домести-
кація тотожна конформізму, а foreignization 
його запереченню (М. Бейкер) → до перекладу 
як вузла учасників, де перекладач агент куль-
турної пам’яті та змін (М. Бейкер, М. Кронін, 
М. Тимочко та ін.) (Baker, 2006; Cronin, 2006; 
Tymoczko, 2010). Щоразу дедалі більше про-
стору звільняється для того, що тривалий 
час витіснялось, перебувало на маргінесі. 
Як відомо період ХХ–ХХІ  ст. вважається 
часом, у якому зіштовхуються метанаратив 
та концепт. Культурний поєдинок, де перший 



ауковий вісник Херсонського державного університетуН 39

учасник – прихильник Великих історій, що 
претендують на абсолютизацію та завер-
шеність, тим самим витісняючи все, що має 
ознаки інакшості й другий – результат того, 
що ще в середині ХХ ст. було засіяно як зерна 
постмодерних віянь. Зародки, що поступово 
проростають у Метамодерні й протистоять 
режимам тотальних метахронік, тим самим 
звільняючи місце для чогось якісно нового – 
народження концептів.

Концепт на відміну від статичного, незмін-
ного, домінантного метанаративу постає як 
щось гнучке, динамічне, толерантне, ризо-
матичне, яке можна змінювати, рекомбіну-
вати, переосмислювати, бо він не претендує 
на вичерпність та повноту. Такий концеп-
туальний перспективізм та множинність 
напряму пов’язані з широтою та гнучкістю 
мислення. Вважаємо, що така ментальну 
схизма цілком співвідноситься і з процесами 
доместикації vs форенізації, де перша скла-
дова бінарної пари корелюється з понятійною 
скованістю думки, її шаблонністю, діяль-
ністю за протоколом, а друга – з динамічність 
та відкритістю. Поліфонічність поглядів, що 
притаманна концепту власне й дозволяє чути 
іншого, вступати з ним у діалог, здійснювати 
обмін досвідом, виходити за межі всеохоп-
ного культурного монізму.

То який же він переклад сьогодні, після 
Бермана, Лефевра, Венуті, Бейкер? Чи можна 
його синхронізувати з якимось одним із 
аспектів? Уже давно ні! Світ перетворився 
на Multi-verse/Multispecies-cene, що здійснив/
нює потужні квантові стрибки в розвитку, 
де спільнота давно не антропоцентрична, 
а функціонує мережею співбуття, симбіозів, 
багатовидових історій, життям в сплетіннях. 
Ментальний зсув у сторону партнерства бага-
тьох. Така картина світу неминуче транслю-
ється й у перекладацьку галузь, яку вже не 
можна бачити як єдину, цілісну, орієнтовану 
під щось одне. Тепер вона мультимножинна, 
завжди поліфонічна, завжди стрімко мінлива, 
завжди інша й така, що вимагає від нас мит-
тєвих рішень, глибинних усвідомлень та від-
повідальності.

Два різновекторні підходи форенізації 
та доместикації й надалі лишаються тим кар-
касом, що як ті заряди + та – , тримають поле, 
яке формують площини глобальних -ценів, 
які рівною мірою пронизують перекладацькі 
стратегії як свого так і чужого. ХХІ ст. гово-
рить з нами через Антропоцен, Капіталоцен, 
Плантаціоцен, Техноцен, Пірроцен, Ктулуцен 
і т. д., де кожен концепт тлумачить світ на свій 

лад й створює під це власні історії. Суцільна 
епоха інтерпретацій, де вже не є можливим 
зійтися на єдиній версії, назві чи наративі. 
Масштаб перемін настільки глобальний, що 
одне найменування не в змозі охопити весь 
діапазон змін. Сингулярність давним-давно 
серед нас, бо швидкісні трансформації 
гігантські настільки, що кожні десять років 
ми неначе живемо в новій ері. У світлі таких 
змін переклад перетворюється на лабораторію 
відповідальності, працюючи в якій пере-
кладач повинен тонко схоплювати та бути обі-
знаним в нових онтологічних віяннях. Уміти 
розпізнати людину як геологічну силу; іден-
тифікувати в тексті капіталістичний патерн 
як рушійну силу екологічної руйнації; виді-
лити плантаційну модель як історичні підва-
лини монокультурності; побачити в техноло-
гіях нового планетарного агента; усвідомити 
паритетну багатовидову взаємодію як нову 
надію людства. Кожен -цен – акт перекладу 
реальності в Anthropocene-, Capitalocene-, 
Pyrocene- дискурсивний регістр й відтак 
спосіб взяти чи уникнути відповідальності, 
яка сьогодні перетворюється на модель гло-
бальної етики. На прикладі якої, як у ситуації 
з полемікою навколо Anthropocene та його аль-
тернативними варіантами, можна помітити 
як людство перерозподіляє та перенаправляє 
відповідальність за скоєне, так і вибір пере-
кладацьких стратегій ілюструє як культури 
працюють в рамках панівних наративів, що 
заперечують або приймають чужість.

В умовах сучасних реалій, де панує криза 
ідентичності, непохитність якої назавжди 
забрав із собою Holocenе, натомість кинувши 
нас у cene-центрифугу, де в кожного їх 
декілька одразу, реальних й віртуальних, що 
веде до повного розриву з традиціє, а отже 
постійного переусвідомлення себе у світі. 
У світлі таких трансформацій однією з клю-
чових навичок перекладача сучасності має 
стати трансверсальність. Термін, яким корис-
туються у своїх працях постмодерні філо-
софи Ж. Дельоз та Ф. Гваттарі (Transversality, 
1964) і під яким вони розуміють рух енергії 
між рівнями системи (індивід, група, інсти-
туція), що протиставляється ієрархії, верти-
калі влади: «Transversality is a dimension that 
strives to overcome both the vertical hierarchy, 
and the horizontal isolation of institutions» 
(Guattari, 2015: 11). Концепт, що на нашу 
думку, чудово демонструє те, чим сьогодні 
повинен займатися перекладач – будувати 
траєкторії, встановлювати зв’язки між різ-
ними цен-реальностями. У Тисяча Плато 



40 Серія Германістика та міжкультурна комунікація

Випуск 2. 2025

трансверсальність наближається до ризоми, 
де рух відбувається не від центру до пери-
ферії, а множинними розгалуженнями, що 
екстраполюється й на трансверсальну суб’єк-
тність перекладача, яка перетинає межі норм, 
систем, дисциплін, рівнів, інституцій, умов-
ностей й виходить у вимір, де може рухатись 
як вертикально (доместикувати) так і гори-
зонтально (форенізувати), навскіс чи по діа-
гоналі єднаючи гетерогенні елементи (інше, 
чуже) без загарбання й підпорядкування на 
шляху до нових синергій. Оскільки трансвер-
сальна природа перекладача не дозволяє пов-
ністю підкоритися якійсь одній з систем, він 
взаємодіє з усіма (мовами, культурами, світо-
глядами, епістемами, технологіями, алгорит-
мами, VR/AR, AI та под). Тому коли йдеться про 
поняття доместикації та форенізації й пріори-
тетність якогось із них, рішення знаходиться 
за межами або…або, так як це не табори-ан-
тагоністи, а два полюси єдиного континууму. 
Між котрими курсує перекладач залежно 
від skopos (мета), жанр, часу, місця, ауди-
торії, етичних й політичним пререквізитів. 
Найкращим вердиктом тут стане своєрідний 
гібридний підхід, у просторі якого перекладач 
калібрує тертя між своїм та чужим, зручністю 
та зрозумілістю, мовним камуфлюванням 
іншого, де це критично та його проявленістю, 
коли це несе культурну цінність та зміст.

Висновки. Перекладацька царина сьо-
годні перетворилася на масштабний бага-
товимірний феномен, який в процесі свого 
становлення нашаровує все нові та нові 
палімпсести значень, що трансформувались 
у динамічну, мінливу епоху Мультиценів, 
а отже модусів мислити сучасність муль-
тиверсивно. Саме тому прерогатива якоїсь 
однієї перекладацької техніки, підходу чи 
аспекту в Ктулуцен стає неможливою. Світ 
вже давно не антропоцентричний, а екстра-
полювався у вимір партнерства багатьох, 
в якому переклад – мережеве сплетіння люд-
ського, алгоритмічного, машинного, штуч-
ного (АІ), реального, віртуального. Однак 
попри таку стихійну ризоматичність незмін-
ними лишаються два полюси свого / чужого, 
foreignization  /  domestication, що формують 
своєрідну фрактальну антиматрицю постгу-
маністичного бачення світу й до одного 
з яких завжди буде тяжіти той чи інший 
перекладацький -цен, але без кінцевих фік-
сацій на якомусь одному з них. Саме така 
антиособливість нейтралізує традиційну 
матричну стаціонарність, окостеніння коор-
динат і перетворює перекладознавчий вимір 

на динамічне поле, де все переплітається, 
видозмінюється, пульсує, гібридизується, 
зникає й знову виникає. Жива матриця в якій 
суб’єктність перекладача перетворюється на 
транс-цен-версальність, що стихійно розга-
лужується в усі напрямки.

Перша частина розвідки носить теоре-
тичний характер й аналізує генеалогічне ста-
новлення понять foreignization та domestication 
із подальшою їх інтеграцією у контекст 
сучасної cenoтеорії еволюції мислення як 
такого. Саме тут зроблені результати дають 
нам можливість у другій частині реалізувати 
перспективи подальших досліджень у цьому 
напрямку й згенерувати своєрідну практичну 
перекладацьку цен-модель, яка калібрується 
полюсами свого та чужого згідно прикладного 
наповнення кожного окремого цен-проєкту.

ЛІТЕРАТУРА:
1.	 Baker M. Translation and Conflict: A Narrative Account. 

London. New York : Routledge, 2006. 212 p. 
2.	 Berman A. The experience of the Foreign: Culture and 

Translation in romantic Germany / translated by S. Heyvaert. 
State University of New York Press, 2009. 292 p.

3.	 Bratton B. The Stack: On Software and Sovereignty. 
Cambridge, MA : MIT Press, 2016. 528 p.

4.	 Cronin M. Translation and Identity. London; New York : 
Routledge, 2006. 176 p.

5.	 Crutzen P., Stoermer E. The Anthropocene. Global Change 
Newsletter. 2000. № 41. P. 17–18.

6.	 Derrida J. Of Grammatology. Trans. by Gayatri Chakravorty 
Spivak. Baltimore & London : Johns Hopkins University 
Press, 1976. 456 p.

7.	 Derrida J. Des Tours de Babel. In: Graham, J.F. (ed.) 
Difference in Translation. Ithaca-London : Cornell University 
Press, 1985. Pp. 165–207.

8.	 Gadamer H. Wahrheit und Methode: Grundzüge einer 
philosophischen Hermeneutik. Tübingen : Mohr Siebeck, 
1960. S. 270–273.

9.	 Guattari F. Psychoanalysis and Transversality: Texts and 
Interviews 1955-1971 / translated by A. Hodges. Los 
Angeles : Semiotexte, 2015. 384 p.

10.	Haraway D. Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, 
Chthulucene: Making Kin. Environmental Humanities. 
2015. № 6(1). P. 159-165.

11.	Haraway D. Staying with the Trouble: Making Kin in the 
Chthulucene. Durham; London : Duke University Press, 
2016. 312 p.

12.	Latour B. An Inquiry into Modes of Existence: An 
Anthropology of the Moderns. Cambridge, MA : Harvard 
University Press, 2013. 520 p.

13.	Lefevere A. Translation, Rewriting and the Manipulation of 
literary fame. London and New York : Routledge, 1985. 234 p. 

14.	Levinas E. Autrement qu’être ou au-delà de l’essence. The 
Hague : Martinus Nijhoff, 1974. 202 p.

15.	Nida E. Towards a Science of Translating: with special 
reference to principles and Procedures involved in Bible 
Translating. Leiden : E. J. Brill, 1964. 331 p. 



ауковий вісник Херсонського державного університетуН 41

16.	Schleiermacher F. Über die verschiedenen Methoden des 
Übersetzens / in H. J. Störig. Das Problem des Übersetzens. 
Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1963. 
Pp. 38-70.

17.	Sloterdijk P. Im Weltinnenraum des Kapitals. Frankfurt am 
Main : Suhrkamp, 2005. 283 p.

18.	Spivak G. The Politics of Translation. In: Outside in 
the Teaching Machine. London; New York : Routledge, 
1993. P. 179-200.

19.	Toury G. Descriptive Translation Studies and Beyond. 
Amsterdam : John Behjamins, 1995. 324 p. 

20.	Tsing A. The Mushroom at the End of the World. Princeton 
University Press, 2015. 331 p.

21.	Tymoczko M. Translation as Rewriting and Cultural 
Memory. In: Translation, Resistance, Activism. Amherst: 
University of Massachusetts Press, 2010. P. 27–45.

22.	Venuti L. The Translator’s Invisibility: A history of Translation 
(3rd ed.). London. New York : Routledge, 2018. 353 p. 

REFERENCES:
1.	 Baker, M. (2006). Translation and conflict: a narrative 

account. Routledge 
2.	 Berman, A. (2009). The experience of the foreign: culture 

and translation in romantic Germany (S. Heyvaert, Trans.). 
State University of New York Press 

3.	 Bratton, B. (2016). The stack: On software and sovereignty. 
MIT Press 

4.	 Cronin, M. (2006). Translation and identity. Routledge 
5.	 Crutzen, P., & Stoermer, E. (2000). The Anthropocene. 

Global Change Newsletter, 41, 17–18 
6.	 Derrida, J. (1976). Of grammatology (G. C. Spivak, Trans.). 

Johns Hopkins University Press 
7.	 Derrida, J. (1985). Des Tours de Babel. In J. F. Graham 

(Ed.), Difference in translation (pp. 165–207). Cornell 
University Press 

8.	 Gadamer, H.-G. (1960). Wahrheit und Methode: 
Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik [Truth and 

Method: Foundations of a Philosophical Hermeneutics]. 
Mohr Siebeck [in German].

9.	 Guattari, F. (2015). Psychoanalysis and transversality: texts 
and interviews 1955–1971 (A. Hodges, Trans.). Semiotext(e) 

10.	Haraway, D. (2015). Anthropocene, Capitalocene, 
Plantationocene, Chthulucene: Making kin. Environmental 
Humanities, 6(1), 159–165 

11.	Haraway, D. (2016). Staying with the trouble: Making kin  
in the Chthulucene. Duke University Press 

12.	Latour, B. (2013). An inquiry into modes of existence:  
An anthropology of the moderns. Harvard University Press 

13.	Lefevere, A. (1985). Translation, rewriting and the 
manipulation of literary fame. Routledge 

14.	Levinas, E. (1974). Autrement qu’être ou au-delà de 
l’essence [Otherwise than Being or Beyond Essence]. 
Martinus Nijhoff [in French].

15.	Nida, E. (1964). Toward a science of translating: with special 
reference to principles and procedures involved in Bible 
translating. E. J. Brill 

16.	Schleiermacher, F. (1963). Über die verschiedenen 
Methoden des Übersetzens. In H. J. Störig (Ed.), Das 
Problem des Übersetzens (pp. 38–70) [About different 
Methods of Translation]. Wissenschaftliche Buchgesellschaft 
[in German].

17.	Sloterdijk, P. (2005). Im Weltinnenraum des Kapitals  
[In the World Interior of Capital]. Suhrkamp [in German].

18.	Spivak, G. (1993). The politics of translation. In Outside  
in the teaching machine (pp. 179–200). Routledge 

19.	Toury, G. (1995). Descriptive translation studies and 
beyond. John Benjamins 

20.	Tsing, A. (2015). The mushroom at the end of the world. 
Princeton University Press 

21.	Tymoczko, M. (2010). Translation as rewriting and cultural 
memory. In M. Tymoczko (Ed.), Translation, resistance, 
activism (pp. 27–45). University of Massachusetts Press 

22.	Venuti, L. (2018). The translator’s invisibility: A history  
of translation (3rd ed.). Routledge 

Дата першого надходження рукопису до видання: 23.10.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 30.11.2025

Дата публікації: 24.12.2025


